
 Schabbat Mikez, Schabbat Chanukka • 30. Kisslew 5786 • 20. Dezember 2025  www.jgm-net.de/schabbes-news/ 

 Schabbat in Mannheim beginnt am Freitag um 16:10 Uhr und endet am Samstag um 17:23 Uhr 

  מִקֵּץ

 Ha�ara 

 Kerzen 
 Sach. 2:14 – 4:7 

 (Schma Kolenu – S. 1148) 

 Hier  wird  eine  Vision  der 
 goldenen  Tempel-Menora  be- 
 schrieben.  Diese  Prophezeiung 
 wurde  von  Sacharja  kurz  vor 
 der  Erbauung  des  2.  Tempels 
 verkündet. 

 Die  Haftara  beginnt  mit 
 einer  lebendigen  Darstellung 
 der  Freude,  die  herrschen  wird, 
 wenn  G-tt  nach  Jerusalem 
 zurückkehrt.  Der  Prophet  be- 
 schreibt  dann  eine  Szene  vor 
 dem  Himmlischen  Gericht:  Sa- 
 tan  versucht,  Joschua,  den  er- 
 sten  Hohepriester  im  Zweiten 
 Tempel,  wegen  seiner  Sünden 
 anzuklagen.  G-tt  selbst  ver- 
 teidigt  den  Hohenpriester.  G-tt 
 schildert  dann  die  Belohnungen, 
 die  Joschua  erwarten,  wenn  er 
 und  seine  Nachkommen  G-ttes 
 Wegen folgen. 

 Sacharja  beschreibt  die 
 Vision  einer  goldenen,  sieben- 
 armigen  Menora.  Ein  Engel 
 interpretiert  die  Bedeutung 
 dieser  Vision:  »Dies  ist  das 
 Wort  des  Herrn  Zerubbabels, 
 des  Nachkommens  König  Da- 
 vids,  einem  der  Miterbauer  des 
 Zweiten  Tempels:  Weder  durch 
 militärische  noch  körperliche 
 Stärke,  sondern  durch  Meinen 
 Geist,  sagt  der  Herr  der  Heer- 
 scharen!« 

 CHANUKKA-KERZENZÜNDEN 
 Jeden Abend vor der Synagoge! 

 6. Kerze: Freitag, 19.12. um 15:45 Uhr 
 7. Kerze: Samstag, 20.12. um 18:30 Uhr 
 8. Kerze: Sonntag, 21.12. um 18:30 Uhr, 

 anschließend um 19:00 Uhr: Chanukka-Konzert  (s. Seite  3) 

 Die Geschichte Josephs 
 1. Mose 41:1 – 44:17 (Chumasch Schma Kolenu – S. 216) 

 Ma�ir Rosch Chodesch: 4. Mose 28:9–15 (S. 1136) 
 Ma�ir des 6. Tages Chanukka: 4. Mose 7:42–47 (S. 1146) 

 Joseph  wird  aus  dem  Gefängnis  entlassen,  um  Pharaos  Träume  zu  deuten. 
 Er  interpretiert,  dass  nach  sieben  fruchtbaren  Jahren  sieben  magere  Jahre 
 folgen  werden.  Er  schlägt  vor,  man  solle  Getreide  während  der  fruchtbaren 
 Jahre  einlagern.  Pharao  ernennt  Joseph  zum  Gouverneur  Ägyptens  und  lässt 
 ihn  seinen  Plan  umsetzen.  Joseph  heiratet  Assnat  und  sie  gebärt  zwei  Söhne: 
 Menasche und Ephraim. 

 Während  der  Hungersnot,  kommen 
 zehn  von  Josephs  Brüdern  nach  Ägypten, 
 um  Getreide  zu  kaufen.  Der  jüngste  Bru- 
 der,  Benjamin,  bleibt  zu  Hause.  Die 
 Brüder  treten  vor  Joseph,  der  sie  sofort 
 erkennt,  sie  aber  erkennen  ihn  nicht.  Er 
 wirft  ihnen  vor,  sie  seien  Spione.  Die  Brü- 
 der  erklären,  dass  sie  einen  alten  Vater  und 
 einen  jüngeren  Bruder  im  Lande  Kanaan 
 haben  und  Joseph  besteht  darauf,  dass  sie 
 Benjamin zu ihm bringen. Joseph hält Simon als Unterpfand gefangen. 

 Während  ihrer  Rückreise  nach  Kanaan,  entdecken  die  Brüder,  dass  das 
 Geld,  das  sie  für  ihre  Lebensmittel  bezahlt  hatten,  immer  noch  in  ihren 
 Säcken  liegt.  Juda  übernimmt  für  Benjamin  die  volle  Verantwortung  und 
 Jakob  erlaubt  Benjamin,  nach  Ägypten  zu  reisen.  Diesmal  empfängt  Joseph 
 sie  freundlich,  entlässt  Simon  aus  dem  Gefängnis  und  lädt  sie  zu  einem 
 ereignisreichen  Essen  in  sein  Haus  ein.  Dann  lässt  er  seinen  Silberbecher,  der 
 angeblich magische Kräfte haben soll, in Benjamins Sack legen. 

 Als  sich  die  Brüder  am  nächsten  Morgen  auf  die  Heimreise  begeben, 
 werden  sie  verfolgt,  durchsucht  und  nach  der  Entdeckung  des  Silberbechers 
 gefangen  genommen.  Joseph  bietet  ihnen  ihre  Freiheit  an,  wenn  sie  Benjamin 
 als Sklaven zurücklassen. 

 Giuseppe e il sogno del Faraone (»Joseph und der Traum des Pharao«) 
 von Raffael (1483–1550)  (Angelehnt an  Jüdische.info  ) 

https://www.jgm-net.de/schabbes-news/
https://de.chabad.org/


 Sag mal, Rabbi…  Rabbiner Avraham Radbil

 Schein und Sein 
 Eines  der  sehr  verwirrenden  Dinge  im  Wochenabschnitt  Mikez  ist  die 

 Tatsache,  dass  Joseph  Rache  an  seinen  Brüdern  zu  nehmen  scheint.  Er  spielt  mit 
 ihnen,  quält  sie  sogar.  Er  weiß  genau,  wer  sie  sind,  und  doch  unterzieht  er  sie 
 einer  langen  Scharade,  indem  er  sie  beschuldigt,  Spione  zu  sein.  Und  später 
 verdächtigt er Binjamin, ein Dieb zu sein. Warum tut er das? 

 Nachmanides,  der  Ramban  (1194–1270),  fragt,  warum  Joseph,  selbst  wenn 
 er  Groll  gegen  seine  Brüder  hegt,  so  herzlos  gegenüber  seinem  Vater  ist?  Warum 
 schickte  er  Jakow  keine  Nachricht,  dass  er  am  Leben  und  wohlauf  ist?  Joseph 
 war  der  zweite  Mann  in  Ägypten.  Er  hätte  seinem  Vater  bestimmt  leicht  eine  Art 
 Nachricht  schicken  und  ihm  sagen  können:  »Ich  lebe.  Komm  herunter  und  triff 
 mich«. 

 Der  Ramban  bietet  einen  umfassenden  Ansatz  zur  Beantwortung  dieser 
 Frage.  Er  sagt,  Joseph  sandte  seinem  Vater  keine  Nachricht,  weil  er  versuchte, 
 seine  Träume  zu  verwirklichen.  Joseph  hatte  zwei  Träume.  Zuerst  träumte  er, 
 dass die elf Brüder sich vor ihm verneigen würden. 

 Dann  hatte  er  einen  zweiten  Traum,  dass  sich  auch  sein  Vater  vor  ihm 
 verneigen  würde.  Der  Ramban  schreibt,  dass  Joseph  die  Erfüllung  dieser 
 Träume  erleben  musste.  Als  zehn  der  Brüder  nach  Ägypten  kamen  und  sich  vor 
 ihm  verneigten,  blieb  der  erste  Traum  unerfüllt.  Aus  diesem  Grund  forderte  er 
 alle  elf  Brüder  auf,  vor  ihm  zu  erscheinen.  Als  die  Brüder  mit  Binjamin  kamen 
 und  sich  vor  ihm  verneigten,  war  der  erste  Traum  vollständig  erfüllt,  doch  der 
 zweite  noch  nicht.  Deshalb  heckte  Joseph  diesen  Plan  aus.  Er  wollte  sich  nicht 
 rächen, sondern es ging ihm um die Erfüllung seiner Träume. 

 Rav  Jaakov  Kamenetsky  (1891–1986)  fragt  in  Emet  L’Jaakov  ,  was  es  für 
 eine  Mizwa  sei,  dafür  zu 
 sorgen,  dass  die  Träume 
 eines  Menschen  in  Erfüllung 
 gehen.  Dies  sei  keine  Recht- 
 fertigung  dafür,  seine  Brüder 
 und  seinen  Vater  zu  quälen 
 und  dieses  Katz-und-Maus- 
 Spiel  mit  ihnen  zu  spielen, 
 nur  um  sicherzustellen,  dass 
 die  Träume  aus  der  eigenen 
 Jugend in Erfüllung gehen. 

 Rav  Kamenetsky  gibt  an- 
 schließend  seine  eigene  Erklärung  für  Josephs  Verhalten.  Er  meint,  dass  Joseph 
 den  Brüdern  eine  Lektion  erteilen  musste,  nämlich,  dass  die  Dinge  nicht  immer 
 so  sind,  wie  sie  zu  sein  scheinen,  und  dass  man  falsch  schlussfolgern  kann. 
 Genau  das  haben  die  Brüder  nämlich  getan.  Sie  verdächtigten  ihren 
 unschuldigen  Bruder  fälschlicherweise.  Die  Brüder  wussten,  dass  sie  keine 
 Spione  waren.  Sie  wussten,  dass  Joseph  ein  kluger  Kerl  war.  Wie  konnte  er 
 einen so groben Fehler machen und sie beschuldigen, Spione zu sein? 

 Sie  lernten  die  Lektion  nicht  gleich  beim  ersten  Mal.  Rav  Jaakov 
 Kamenetsky  weist  darauf  hin,  dass  sie  Binjamin,  als  sie  den  Kelch  in  seinem 
 Sack  fanden,  beschuldigten  und  sagten  (Raschi  bringt  diesen  überraschenden 
 Midrasch):  »Du  bist  ein  Dieb,  der  Sohn  einer  Diebin  (was  sich  auf  die  Tatsache 
 bezieht,  dass  seine  Mutter  Rachel  die  Götzen  von  ihrem  Vater  Lavan  stahl)«. 
 Das  sagten  sie,  obwohl  sie  wussten,  dass  Binjamin  ein  Zaddik,  ein  recht- 
 schaffener Mensch, war. 

 Obwohl  Binjamin  ein  Zaddik  war,  sagten  sie:  »Du  bist  ein  Dieb«.  Obwohl 
 sie  wussten,  dass  Joseph  ein  Zaddik  war,  sagten  sie:  »Du  bist  ein  Rodef,  hast  die 
 Absicht zu morden«. 

 »Ich  werde  euch  zeigen«,  sagte  Joseph,  »dass  Menschen,  die  voreilige 
 Schlüsse  ziehen  und  sich  nur  die  vermeintlichen  Beweise  ansehen,  manchmal 
 ernsthafte  Fehler  machen«.  Er  musste  sie  diesen  Prüfungen  und  Bedrängnissen 
 aussetzen, damit sie endlich erkennen würden, was sie falsch gemacht hatten. 

 Als  Joseph  die  Worte  »Ich  bin  Joseph  –  lebt  mein  Vater  noch?«  aussprach, 
 konnten  die  Brüder  ihm  nicht  antworten,  »denn  sie  fürchteten  seine 
 Anwesenheit«.  Der  Midrasch  sagt,  dass  dies  für  sie  Musar  (Tadel,  Verweis  oder 
 Züchtigung)  war,  auf  den  sie  keine  Antwort  hatten.  Jetzt  wurde  ihnen  klar,  dass 
 sie 20 Jahre lang einen Fehler gemacht, ja, dass sie mit einer Lüge gelebt hatten. 

 Das  ist  die  Lektion,  die  Joseph  ihnen  erteilen  wollte:  Die  Dinge  sind  nicht 
 immer so, wie sie zu sein scheinen. Dies sollten auch wir beherzigen. 

 (Den ganzen Artikel lesen sie auf der  Webseite der  Jüdischen Allgemeine  ) 

 WUSSTEN SIE? 
 Die Brüder in Ägypten 

 Hintergrund:  Jo- 
 seph  amtiert  als 
 wichtiger  Minister, 

 wenn  seine  Brüder  nach 
 Ägypter  kommen,  um  Essen 
 zu  kaufen  und  der  Hungersnot 
 zu  entkommen.  Was  erzählt 
 uns  die  Tora  und  wie  interpre- 
 tierten  unsere  Weisen,  s.  A. 
 diese Geschichte? 

 Erkennen:  Die 
 Brüder  werden 
 von  Joseph  emp- 

 fangen,  und  während  er  sie  er- 
 kennt,  erkennen  sie  ihn  nicht 
 (s.  42:8).  Wie  kann  das  sein? 
 Die  Tora  gibt  darauf  keine 
 Antwort,  jedoch  bietet  der 
 Talmud  eine  Erklärung:  »Dies 
 zeigt,  dass  Joseph  das  Land 
 Israel  ohne  Bart  verließ  und 
 mit  Bart  zurückkehrte«  (Trak- 
 tat  Bawa  Mezia  39b).  Ein 
 Bart  symbolisiert  Erfahrung, 
 Weisheit  und  Würde.  Die 
 Brüder  Josephs  waren  so  we- 
 nig  daran  gewöhnt,  ihn  zu 
 respektieren,  dass  sie  ihn 
 nicht  einmal  erkennen 
 konnten. 

 Dolmetscher:  Die 
 Brüder  sprachen  un- 
 ter  sich  Hebräisch 

 und  als  sie  mit  Joseph  spra- 
 chen,  hat  ein  Übersetzer  ihre 
 Worte  ins  Ägyptische  gedol- 
 metscht  (s.  42:23).  Wer  war 
 dieser  begabte  Dolmetscher? 
 Unsere  Weisen,  s.  A.  sagen, 
 das  war  Menasse,  Josephs 
 älterer Sohn. 

 Wein:  Wenn  die  Brüder 
 Joseph  zum  zweiten  Mal 
 besuchen  (und  ihn  im- 
 mer  noch  nicht  erken- 

 nen),  lädt  er  sie  zum  Essen 
 ein.  Er  lässt  sie  in  Alters- 
 reihenfolge  sitzen  und  serviert 
 Speisen  und  Wein.  Unsere 
 Weisen,  s.  A.,  sagen,  die  Brü- 
 der  hätten  an  diesem  Tisch 
 zum  ersten  Mal  Alkohol  ge- 
 trunken,  seit  sie  Joseph  in  die 
 Grube  geworfen  hatten.  Das 
 ist  eine  Art  der  Tora,  auf  die 
 wahre  Identität  Josephs  hin- 
 zuweisen. 

https://www.juedische-allgemeine.de/religion/schein-und-sein-3/


 Aus den Sprüchen der Väter 

 Wer ist weise? 
 »Wer  ist  weise?  Der  von  jedem  Menschen  lernt.  Denn 

 es  heißt:  Von  allen,  die  mich  belehrten,  habe  ich  gelernt, 
 denn  Deine  Leben  zierenden  Zeugnisse  sind  meine 
 Unterhaltung« 

 (Pirke Awot, IV. Kapitel, Mischna 1, 1. Teil) 

 Die  jüdische  G-tteslehre  hat  nichts  Überirdisches  und 
 Jenseitiges  zum  Inhalt,  viel  mehr  ist  es  das  ganze 
 diesseitige  irdische  Leben  in  seiner  reichen  Mannig- 
 faltigkeit  und  der  Vielseitigkeit  seiner  Beziehungen, 
 welches  durch  die  G-tteslehre  gestaltet  und  geregelt 
 werden  soll  und  daher  eine  eingehendste  Besprechung 
 findet. 

 Eine  möglichst  vollständige  Kenntnis  des  Tatsäch- 
 lichen  aller  menschlich  irdischen  Beziehungen  bildet  die 
 Voraussetzung  einer  richtigen  Verwirklichung  der 
 g-ttlichen  Gesetze,  wie  uns  beispielsweise  ein  solcher 
 vielseitiger,  ja  allseitiger  Schatz  an  Kenntnissen  des 
 Landbaues,  der  Viehzucht,  der  Industrie,  des  Verkehrs- 
 lebens,  der  Arzneimittellehre,  der  Diätetik  etc.  aus  der 
 Weisheit unserer Weisen aufbewahrt ist. 

 Darum  kann  der  wahre  Weise  von  jedem  Menschen, 
 mit  dem  er  sich  unterhält,  etwas  lernen,  jeder  ist  in 
 irgendeinem  Berufe  kundiger  als  er  und  kann  ihm  einen 
 für  seine  Gesetzeswissenschaft  zu  verwertenden 
 Aufschluß  geben.  Denn  die  Gesetze  sind  nicht  nur 
 Bezeugnisse  von  G-tt,  sondern  zugleich  Zierden,  sie 
 wollen  allen  menschlichen  Verhältnissen  den  Stempel 
 des sittlich Guten und Schönen ausdrücken. 

 (Rabbiner Samson Raphael Hirsch, 1808–1888) 

 Sonntag, 
 21.12.2025 

 19 Uhr 
 Samuel-Adler- 

 Saal 

 Feierliches Chanukka- 
 Abschlusskonzert 

 ◆  Nathalie Seelig  ◆  Kantor Amnon Seelig 
 ◆  Ensemble Mannheim Vocal 

 ◆  Streichquinte� 
 Unter der Leitung von  Johannes M. Michel 

 Eintri� frei, ohne Anmeldung! 

 Koscher einkaufen! 

 Koscher Eck  , unser Lebensmittelladen, hat in den 
 kommenden Wochen an folgenden Tagen geöffnet: 

 So., 21.12., 13–18 Uhr  ◆  Di., 23.12., 17–19 Uhr 
 So., 28.12., 13–15 Uhr  ◆  Di., 30.12., 17–19 Uhr 

 Eingang: F3, 2 (bei Makkabi klingeln) 

 Jüdisches Mannheim 

 Riki Strassler 
 Die  Malerin  Riki  Strassler  wurde  1944  als 

 Henrike  Manthey  in  Königsberg  (damals  Ost- 
 preußen,  heute  Kaliningrad  in 
 Russland)  geboren.  Nach  ihrer 
 Geburt  floh  die  Familie  nach 
 Niedersachsen,  wo  sie  in  einem 
 Auffanglager  lebten.  Später 
 arbeitete  ihr  Vater  im  Land- 
 ratsamt  in  Bingen,  wo  Riki  die 
 Volksschule  abschloss.  Als 
 Jugendliche  besuchte  sie  ein 
 Internat in Boppard am Rhein. 

 Riki  heiratete  den  Holo- 
 caustüberlebenden  Szymon  Strassler  (1920–1981) 
 in  den  frühen  1970er  Jahren  und  trat  zum  Judentum 
 über.  Szymon  war  im  Vorstand  der  Jüdischen 
 Gemeinde  Mannheim  aktiv  und  trug  zur 
 Dokumentierung  der  Geschichte  der  Gemeinde  bei. 
 Riki  war  auch  in  der  Gemeinde  engagiert, 
 insbesondere  war  sie  Friedhofsbeauftragte  des 
 Oberrats,  wo  sie  die  Pflege  jüdischer  Friedhöfe 
 überwachte. 

 Riki  war  eine  äußerst  kreative  Malerin  und 
 Zeichnerin.  Ihr  Werk  war  vielfältig  und  reichte  von 
 gegenständlichen  Blumenmalereien  bis  zu  abstrak- 
 ten  Kompositionen  in  lebhaften  Farben.  Sie  schuf 
 Porträts  von  Menschen,  darunter  auch  bedeutende 
 Persönlichkeiten  wie  den  Rabbiner  Peter  Nathan 
 Levinson  (1921–2016).  Ihre  künstlerische  Ausein- 
 andersetzung  mit  morbiden  Themen  von  Sterb- 
 lichkeit  und  Tod  sind  bemerkenswert.  Die  Be- 
 schäftigung  mit  der  Kabbala  inspirierte  sie  zu  einer 
 Serie  magischer  Bilder,  die  mit  reichen  Farben, 
 Symbolen und Numerologie durchzogen waren. 

 Nach  dem  Tod  ihres  ersten  Mannes  lebte  Riki 
 mehrere  Jahre  allein.  1994  heiratete  sie  den 
 Mannheimer  Bildhauer  Manfred  Kieselbach 
 (1935–2018),  der  zwar  nichtjüdisch  war,  jedoch 
 enge  Kontakte  zum  Judentum  und  mit  Gemein- 
 demitgliedern hatte. 

 Riki  hat  insbesondere  in  regionalen  Ausstel- 
 lungen  gewirkt.  So  hat  sie  eine  Auswahl  ihrer 
 Zeichnungen  1982  im  Heidelberger  Kunstverein 
 gezeigt  und  2014  im  Mannheimer  Universitäts- 
 klinikum  ausgestellt.  In  ihrem  Atelier  bewahrte  sie 
 die  unüberschaubare  Zahl  ihrer  Bilder  auf,  Zeug- 
 nisse  ihrer  immensen  Schaffenskraft  und 
 Kreativität. 

 Rikis  künstlerisches  Wissen  hat  sie  nicht  für  sich 
 behalten,  sondern  andere  daran  teilhaben  lassen.  An 
 der  Mannheimer  Abendakademie  gab  sie  sehr 
 erfolgreich  und  viele  Jahre  Malkurse.  Generationen 
 von  an  der  Malerei  interessierten  Menschen  hat  sie 
 auf  die  künstlerische  Spur  verholfen.  Sie  starb  am 
 3.12.2025, mit 81 Jahren. 

 (Prof. Dr. Deborah Kämper) 



 Schpil mir a Lidele… 

 Gibt mir eine Minute 
 Sie:  Du kehrtest plötzlich zurück, 

 Auf einmal bist du Zuhause. 
 Gibt mir nur eine Minute zum Atmen. 

 Du kamst zu mir so sehr überraschend. 

 Es war für mich schwer, 
 Ich beschwere mich aber nicht 

 Denn ich weiß, dass… 
 Es für dich auch bestimmt nicht leicht war. 

 Wenn, wenn nur, 
 Und wenn du nur willst, 

 Werden wir auch morgen hier sein. 
 Entschuldige dich nicht. 
 Schau, jetzt ist es egal. 
 Gibt mir eine Minute, 

 Mich an dich wieder zu gewöhnen. 

 Er:  Ich kehrte plötzlich zurück, 
 Auf einmal bin ich Zuhause. 

 Gibt mir nur eine Minute zum Atmen. 
 Ich kam zu dir so sehr überraschend. 

 Es war für dich schwer, 
 Du beschwerst dich aber nicht 

 Denn du weißt, dass… 
 Es für mich auch bestimmt nicht leicht war. 

 Wenn, wenn nur, 
 Und wenn wir nur wollen, 

 Werden wir auch morgen hier sein. 
 Wir werden uns nicht entschuldigen. 

 Jetzt scheint es egal zu sein. 
 Gibt mir eine Minute, 

 Mich an dich wieder zu gewöhnen. 
 (Übersetzung: Amnon Seelig) 

 1976  wollte  das 
 Sängerduo  und  Ehepaar 
 Shmulik  Kraus  (1935– 
 2013)  und  Josie  Katz 
 (geb.  1940)  an  dem 
 Festival  Chagigat  Ha- 
 Semer  Ha-Ivri  (»Feier 
 des  israelischen  Liedes«)  mit  einem  neuen 
 Song  teilnehmen.  Kraus  schrieb  eine 
 Melodie  und  bat  die  berühmte  Lieder- 
 macherin  Naomi  Shemer  (1930–2004), 
 einen  Text  zu  finden.  Shemer  empfahl  die 
 damals  noch  unbekannte  Dichterin  Dafna 
 Ever-  Hadani  (1940–1997),  die  innerhalb 
 von  ein  paar  Minuten  diesen  sensiblen  Text 
 dichtete,  in  dem  ein  Liebespaar  sich  nach 
 einer  langen  Zeit  wieder  trifft.  Das  Lied 
 erhielt  einen  schlichten  Namen:  Schuw 
 (»Wieder«).  Viel Spaß beim Anhören! 

 Tradi�on auf dem Teller 

 Nimrod Cohens Lieblingsrezept: 
 Chocolate Chip Cookies 
 Esther Lewit teilt ein Rezept mit uns 

 Dieses  Rezept  stammt  von  Tastes  Like  Home  ,  einer  Webseite, 
 auf  der  eine  Reihe  von  Rezepten  zu  Ehren  der  Geiseln  gesammelt 
 sind. 

 Nimrod  Cohen  ,  geboren  2004,  war 
 Soldat,  als  er  am  7.  Oktober  2023 
 während  eines  Angriffs  von  Hamas  als 
 vermisst  gemeldet  wurde.  Er  war  zu 
 diesem  Zeitpunkt  Teil  eines  Panzer- 
 geschwaders,  das  versuchte,  die  Terro- 
 risten  zu  stoppen.  Während  des  Angriffs 
 wurde  sein  Panzer  getroffen,  was  zur 
 Gefangennahme  von  Cohen  und  seinen 
 Kameraden  führte.  Cohen  wurde  zwei 
 Jahren  in  Gaza  festgehalten.  Nach  inten- 
 siven  Verhandlungen  wurde  schließlich 
 am  13.  Oktober  2025  ein  Abkommen  zwischen  Hamas  und  Israel 
 erreicht, das zu seiner Freilassung führte. 

 Welcome Home! 

 Zutaten 

 200  g  weiche  Butter  ◆  270  g  Mehl  ◆  1  TL  Backpulver  ◆  ½  TL 
 Salz  ◆  200  g  brauner  Zucker  ◆  100  g  Zucker  ◆  2  Eier  ◆  1  TL 
 Vanilleextrakt  ◆  300  g  Chocolate  Chips  oder  grob  gehackte  dunkle 
 Schokolade 

 Zubereitung 

 Backofen  auf  185 
 °C  Ober-  und  Un- 
 terhitze  vorheizen. 
 Butter  und  Zucker  in 
 eine  Rührschüssel  ge- 
 ben  und  mit  der 
 Küchenmaschine  oder 
 einem  Handmixer  zu 
 einer  glatten  Butter 
 creme verrühren. 

 In  einer  kleinen  Schüssel  die  Eier  und  den  Vanilleextrakt 
 verquirlen  und  mit  der  Buttercreme  zu  einer  homogenen  Masse 
 verrühren.  Die  trockenen  Zutaten  –  Mehl,  Backpulver,  Salz  und 
 gehackte  Schokolade  –  in  die  Buttermasse  geben  und  verrühren, 
 bis  das  Mehl  eingearbeitet  ist.  Mit  einem  Esslöffel  oder 
 Eisportionierer  etwas  Teig  abnehmen  und  auf  ein  mit  Backpapier 
 oder einer Backmatte ausgelegtes Backblech geben. 

 Zwischen  den  einzelnen  Häufchen  Teig  einen  Abstand  von  ca. 
 3–4  cm  lassen,  damit  sie  beim  Backen  nicht  ineinanderlaufen.  Im 
 vorgeheizten  Backofen  ca.  10  bis  15  Minuten  lang  goldbraun 
 backen.  Aus  dem  Ofen  nehmen  und  bei  Raumtemperatur  abkühlen 
 lassen. In einer verschlossenen Dose aufbewahren. 

 Bete’awon! Guten Appetit! 

 Rezept aus vorigen Ausgaben?  Sie finden alle hier 

 Schabbat Schalom! Chag Chanukka sameach! Unser Online-Archiv:  www.jgm-net.de/schabbes-news/ 
 5781–86 (2020–25) JGM.  Redak�on: Kantor Amnon Seelig 

https://www.youtube.com/watch?v=YBruUI3c9FM
https://tasteslikehome.co.il/all-recipes-en/
https://docs.google.com/document/d/1BbcoMbE9mel_dUgzrlNNVJYtDe-51ZGDnP25ziXWpJw/edit#
https://www.jgm-net.de/schabbes-news/

