
 Schabbat Wajechi • 14. Tewet 5786 • 3. Januar 2026  www.jgm-net.de/schabbes-news/ 

 Schabbat in Mannheim beginnt am Freitag um 16:20 Uhr und endet am Samstag um 17:34 Uhr 

  וַיחְִי

 Ha�ara 

 König David 
 und sein Sohn 

 1. Kö. 2:1–12 
 (Schma Kolenu – S. 268) 

 In  der  Haftara  dieser 
 Woche  richtet  König  David 
 seine  letzten  Worte  an  seinen 
 Sohn  und  Nachfolger  Salo- 
 mon.  Das  ist  die  Verbindung 
 zum  Toraabschnitt  dieser 
 Woche,  in  dem  Jakob  Worte 
 des  Abschieds  und  letzte 
 Anweisungen  zu  seinen 
 Söhnen  spricht.  König 
 David  ermuntert  Salomon, 
 stark  zu  sein  und  in  seinem 
 Glauben  an  G-tt  unerschüt- 
 terlich  zu  bleiben.  Dadurch 
 wird  er  in  all  seinen  Unter- 
 fangen  erfolgreich  sein. 
 Außerdem  wird  so  die 
 Davidische  Dynastie  ge- 
 sichert.  Dann  gibt  David 
 seinem  Sohn  einige  taktische 
 Anweisungen  hinsichtlich 
 verschiedener  Menschen,  die 
 entweder  Belohnung  oder 
 Bestrafung  wegen  ihres  Ver- 
 haltens  unter  Davids  Herr- 
 schaft verdienten. 

 Am  Ende  der  Haftara 
 stirbt  David.  Er  wird  in  der 
 Davidsstadt  begraben.  König 
 Salomon  übernimmt  seines 
 Vaters  Thron.  Seine  Herr- 
 schaft wird fest etabliert. 

 Der letzte Segen Jakobs 
 1. Mose 47:28 – 50:26 (Chumasch Schma Kolenu – S. 258) 

 Bevor  Jakob  stirbt,  bittet  er  Joseph  zu  schwören,  dass  er  ihn  im  Heiligen 
 Land  begraben  wird.  Jakob  segnet  Josephs  Söhne  Menasse  und  Ephraim,  sodass 
 auch  sie  zu  Stammvätern  des  Volkes  Israel  werden.  Jakob  segnet  alle  seine 
 Söhne  und  offenbart  jedem  seine  Rolle:  Juda  wird  Herrscher,  Gesetzgeber  und 
 Könige  hervorbringen.  Vom  Stamm  Levi  werden  Priester,  von  Issachar  Gelehrte, 
 von  Zebulun  Seefahrer,  von  Simeon  Lehrer,  von  Gad  Soldaten,  von  Dan  Richter 
 und von Ascher Olivenbauern hervorgehen. 

 Ruben  wird  ermahnt,  da  er  das  Eheleben  seines  Vaters  durcheinander- 
 gebracht  hat.  Simeon 
 und  Levi  werden  we- 
 gen  des  Massakers  in 
 Schechem  und  der 
 Verschwörung  gegen 
 Joseph  gerügt.  Naftali 
 wird  die  Behändigkeit 
 eines  Rehs  zugeschrie- 
 ben,  Benjamin  wird  mit 
 der  Wildheit  eines 
 Wolfes  und  Joseph  mit 
 Schönheit  und  Frucht- 
 barkeit gesegnet. 

 Eine  große  Beerdi- 
 gungsprozession  be- 
 gleitet  Jakob  auf  seiner 
 letzten  Reise  ins  Heiligen  Land,  wo  er  in  der  Machpela-Höhle  in  Hebron 
 begraben  wird.  Bevor  Joseph  im  Alter  von  110  Jahren  stirbt,  weist  er  an,  dass 
 auch  sein  Leichnam  im  Heiligen  Land  begraben  werden  soll  –  das  passiert  aber 
 erst viele Jahre später, nach dem Auszug aus Ägypten. 

 Vor  seinem  Ableben  vermittelt  Joseph  den  Kindern  Israels  seinen 
 Vermächtnis,  von  dem  sie  in  den  kommenden  schwierigen  Jahren  Hoffnung  und 
 Glauben  schöpfen  werden:  »G-tt  wird  sich  sicherlich  an  euch  erinnern  und  euch 
 aus  diesem  Land  zu  dem  Land  bringen,  das  Er  Abraham,  Isaak  und  Jakob 
 versprach!« 

 Jacob zegent de zonen van Jozef (»Jakob segnet die Söhne Josephs«) 
 von Rembrandt Harmenszoon van Rijn (1606–1669)  (Angelehnt an  Jüdische.info  ) 

https://www.jgm-net.de/schabbes-news/
https://de.chabad.org/


 Sag mal, Rabbi…  Rabbiner Bryan Weisz 

 Herkun� zählt 
 In  unserem  Wochenabschnitt  hören  wir  von  der  Bedeutung  von  Segnungen  und 

 deren  Auswirkungen  auf  nachfolgende  Generationen.  In  den  letzten  Tagen  seines 
 Lebens  segnete  Jakob  seine  Kinder  und  Enkelkinder.  Der  Segen,  den  er  seinen 
 Enkeln  Menasche  und  Ephraim  gab,  wurde  zu  einem  Symbol  jüdischer  Kontinuität 
 und  zu  einem  der  Überlebensgeheimnisse  des  jüdischen  Volkes.  Die  beiden  Söhne 
 Josephs  saßen  vor  Jakob:  Menasche  zu  seiner  Rechten,  Ephraim  zu  seiner  Linken. 
 Jakob  greift  hinüber  und  besteht  darauf,  seine  rechte  Hand  auf  Ephraims  Kopf  zu 
 legen,  anstatt  auf  Menasches.  Joseph  versucht,  Jakob  davon  abzubringen,  und 
 erinnert  ihn  daran,  dass  Menasche  der  ältere  der  beiden  Brüder  ist  und  er  deshalb 
 den  Segen  von  Jakobs  rechter  Hand  erhalten  sollte.  Warum  war  es  so  wichtig,  dass 
 Ephraim  den  Segen  auf  diese  Weise  erhielt?  Was  symbolisierte  dies?  Um  auf  einer 
 tieferen  Ebene  zu  verstehen,  warum  sich  Jakob  entschied,  den  Segen  auf  diese 
 Weise  zu  geben,  müssen  wir  uns  mit  der  Bedeutung  der  Namen  Menasche  und 
 Ephraim befassen. 

 Joseph  hatte  seinen  Sohn  Menasche  genannt,  »…denn  G-tt  hat  mich  vergessen 
 lassen  all  mein  Unglück  und  das  ganze  Haus  meines  Vaters«.  Der  Ewige  hatte 
 Joseph  geholfen,  die  Qual  und  das  Elend,  die  er  als  Opfer  des  Missbrauchs  seiner 
 Brüder  erlebt  hatte,  aus  seiner  Erinnerung  zu  verdrängen.  Erst  danach  konnte  es  ihm 
 gelingen,  in  Ägypten  ein  anerkannter  und  starker  Mann  zu  werden.  Der  Name 
 Ephraim  bedeutet  »Der  Ewige  hat  mich  fruchtbar  gemacht  im  Land  meiner 
 Unterdrückung«.  Indem  Joseph  seinem  Sohn  diesen  Namen  gab,  erkannte  er  an, 
 dass  Haschem  ihn  in  Ägypten  wachsen  und  gedeihen  ließ.  Beide  Namen  spiegeln 
 die  Dankbarkeit  Josephs  für  seinen  Zustand  in  Ägypten  zum  Zeitpunkt  der  Geburt 
 seiner  beiden  Söhne  wider,  jedoch  aus  zwei  unterschiedlichen  Perspektiven.  Der 
 Name  Menasche  steht  im  Kontrast  zur  großen  Macht,  die  Joseph  in  Ägypten 
 genoss,  nachdem  er  den  Schmerz  seiner  Vergangenheit  überwunden  und  vergessen 
 hatte. 

 Jakob  konzentrierte  sich  bei  seinem  Segen  auf  den  Namen  Ephraim,  weil  er 
 davon  ausging,  dass  Juden,  wenn  sie  überleben  und  gedeihen  wollen,  nicht,  wie  es 
 der  Name  Menasche  nahelegt,  die  Vergangenheit  vergessen  dürfen.  Jakob  glaubte, 
 wenn  seine  Nachkommen  fruchtbar  sein  sollen,  sie  wie  Ephraim  sein  müssten  und 
 sich  mit  ihren  Wurzeln,  ihrer  Vergangenheit  und  ihrem  Heimatland  verbinden, 
 deshalb wollte er zuerst Ephraim segnen. 

 Jakob  setzte  sich  seinem  Sohn  Joseph  gegenüber  durch,  und  seine  rechte  Hand 
 legte  sich  auf  Ephraims  Kopf.  Dieser  Austausch  zwischen  Jakob  und  Joseph 
 spiegelt  unterschiedliche  Perspektiven  wider,  wie  wir  die  Vergangenheit  betrachten 
 können. 

 Joseph  verstand:  Wenn  wir  vorankommen  wollen,  dürfen  wir  uns  nicht  vom 
 Schmerz  und  der  Angst  der  Vergangenheit  belasten  lassen.  Wir  müssen  etwas  von 
 diesem  Schmerz  vergessen,  um  eine  optimistische  Zukunft  haben  zu  können.  Das  ist 
 der  einzige  Weg.  Jakob  sagt:  Nein,  wir  müssen  uns  mit  unseren  Wurzeln  verbinden. 
 Auch  wenn  es  Dinge  gibt,  an  die  wir  uns  nur  ungern  erinnern,  müssen  wir  uns  mit 
 unserer Heimat, unserem Erbe und unseren Menschen verbinden. 

 In  vielerlei  Hinsicht  hatte  Joseph  die  schwierigen  Erlebnisse  der  Vergangenheit 
 natürlich  nicht  ganz  vergessen.  Er  konnte  sich  noch  an  all  die  Trauer  und  den 
 Schmerz  darüber  erinnern,  wie  seine  Brüder  ihn  behandelt  hatten.  Aber  er  ließ  nicht 
 zu, dass diese Gefühle ihn beherrschten oder sein Leben beeinflussten. 

 Der  in  Frankfurt  geborene  Rabbiner  und  Dajan  (Vorsitzender  eines  rabbinischen 
 Gerichtshofs,  Beit  Din  )  Chanoch  Ehrentreu  (1932–2022)  hatte  Deutschland  als 
 kleines  Kind  kurz  nach  der  Pogromnacht  verlassen  müssen.  Doch  trotz  der  bösen 
 Erinnerungen  daran  vergaß  er  sein  Geburtsland  nie.  Er  wuchs  während  des  Krieges 
 in  England  auf  und  hielt  an  den  großen  Traditionen  seines  berühmten  Großvaters 
 fest.  In  vielerlei  Hinsicht  ist  zu  sehen,  dass  er  wie  Joseph  schwierige  Erinnerungen 
 nicht  in  sein  Leben  einfließen  ließ.  Als  Dajan  des  Londoner  Beit  Din  errang  er  eine 
 sehr  hohe  Position.  Doch  er  vergaß  nicht,  woher  er  kam,  und  zeigte  in  seinen  letzten 
 Lebensjahren  einen  unübertroffenen  Einsatz  für  die  Erneuerung  jüdischen  Lebens  in 
 seinem  Geburtsland.  Er  war  Leiter  des  Europäischen  Beit  Din  ,  aber  auch  Dekan  des 
 Berliner  Rabbinerseminars.  In  den  Tagen  kurz  vor  seinem  Tod  wurden  fünf 
 Rabbiner,  die  er  persönlich  unterrichtet  hatte,  in  Hannover  ordiniert.  Ich  war  einer 
 von  ihnen.  Die  Tradition,  die  er  von  seiner  Familie  erhalten  hatte,  konnte  er  in  einer 
 ununterbrochenen  Kette  weitergeben,  sodass  sie  bei  den  neuen  Rabbinern  erhalten 
 bleibt.  Er  vergaß  nie  seine  Vergangenheit  und  war  deshalb  in  der  Lage,  eine 
 optimistische  Zukunft  für  die  Juden  in  Deutschland  aufzubauen,  genau  wie  Jakob  es 
 sich  vorgestellt  hatte,  als  er  Ephraim  und  nicht  Menasche  zuerst  segnete.  Er  meinte, 
 wenn  Juden  erfolgreich  sein  wollten,  müssen  sie  sich  mit  ihrem  Erbe  verbinden.  Er 
 war  das  Glied  in  der  Kette,  die  eine  schwere  Vergangenheit  mit  einer  optimistischen 
 Zukunft  verband.  Das  war  sein  Segen  für  uns  und  bedeutet,  dass  die  jüdische 
 Gemeinde  in  Deutschland  hoffnungsvoll  in  eine  Zukunft  blicken  kann,  die  in  den 
 Traditionen der Vergangenheit verwurzelt ist. 

 (Aus der  Jüdischen Allgemeinen  ) 

 WUSSTEN SIE? 
 Offen, geschlossen 

 Zwei  Arten:  Jeder 
 Wochenabschnitt 
 der  Tora  gehört  in 

 eine  von  zwei  Kategorien: 
 Entweder  ist  es  eine 
 Parascha  Petucha  (»Offe- 
 ner  Abschnitt«)  oder  eine 
 Parascha  Setuma  (»Ge- 
 schlossener  Abschnitt«). 
 Was  ist  der  Unterschied 
 zwischen den beiden? 

 Offen:  Eine 
 offene  Para- 
 scha  beginnt 

 am  Zeilenanfang  und 
 weist  eine  längere  Pause 
 als  eine  geschlossene 
 Parascha  auf.  Der  Abstand 
 zur  vorherigen  Parascha 
 beträgt  mindestens  neun 
 Buchstaben. 

 Geschlossen:  Eine 
 geschlossene  Para- 
 scha  beginnt  in  der 

 Regel  mitten  in  einer 
 Zeile.  Der  Abstand  zur 
 vorherigen  Parascha  be- 
 trägt  ebenfalls  mindestens 
 neun  Buchstaben.  Reicht 
 dieser  Abstand  nicht  aus, 
 um  das  erste  Wort  der  Pa- 
 rascha  in  derselben  Zeile 
 zu  schreiben,  beginnt  die 
 Parascha  in  einer  neuen 
 Zeile,  etwas  nach  dem 
 Zeilenanfang. 

 Ohne  Lücke: 
 Unser  Wochenab- 
 schnitt  Wajechi  ist 

 die  einzige  Parascha  ,  die 
 mitten  in  einer  Zeile  und 
 ohne  großen  Abstand  di- 
 rekt  nach  der  letzten  Pa- 
 rascha  beginnt.  Es  gibt 
 hierfür  zwei  Erklärungen: 
 1.  Es  symbolisiert,  dass 
 nach  dem  Tod  Jakobs  die 
 Israeliten  blind  gegenüber 
 ihrer  allmählichen  Ver- 
 sklavung  wurden;  2.  Ja- 
 kobs  Prophezeiungskraft 
 wurde  ihm  entzogen,  so- 
 dass  er  seinen  Söhnen  kei- 
 ne  Voraussagungen  ma- 
 chen konnte. 

https://www.juedische-allgemeine.de/religion/herkunft-zaehlt/


 Aus den Sprüchen der Väter 

 Wer ist reich? 
 »Wer  ist  reich?  Der  mit  seinem  Teil  vergnügt  ist, 

 denn  es  ist  gesagt:  Deiner  Händer  Mühen,  wenn  du 
 das  genießt,  dein  ist  dann  aller  Heilesfortschritt  und 
 Gutes ist dein (Ps. 128:2)« 

 (Pirke Awot, IV. Kapitel, Mischna 1, 3. Teil) 

 Das  Streben  nach 
 Genüssen  hat  in  der 
 Sättigung  und  Be- 
 friedigung  seine 
 Grenze.  Das  Streben 
 nach  Genussmitteln, 
 nach  Geld,  das  nicht 
 an  sich  Genuss  ge- 
 währt,  sondern  nur 
 künftige  Genüsse 
 ermöglicht,  ist  daher 
 seiner  Natur  nach 
 nicht  begrenzt,  kennt 
 keine  Sättigung,  und 
 leicht  wächst  die 
 Sucht  nach  immer 
 größerem  Besitz 
 dargestalt,  dass  das  Entbehren  dessen,  was  einer 
 nicht  hat,  ihm  die  Freude  an  dem  verkürzt,  was  er 
 bereits  hat.  Und  doch  ist  diese  Freude  an  dem 
 Seinigen,  die  Zufriedenheit  mit  seinem  Lose  das 
 einzige  Glück,  der  einzige  Schatz,  und  ein 
 unzufriedener  Reicher  ist  arm  inmitten  aller  seiner 
 Reichtümer. 

 Das  sicherste  Mittel,  nicht  nur  reich  zu  werden, 
 sondern  reich  zu  sein,  ist  daher  die  Beschränkung 
 seiner  Wünsche  auf  das  bescheidene  Maß  des 
 Notwendigen  und  Erreichbaren,  ganz  vor  allem  sich 
 freuen  zu  lernen  mit  jedem  von  G-tt  Beschiedenen, 
 als  dem  ihm  von  G-tt  zuerkannten  Teil,  damit  die 
 Lösung seiner Pflichtaufgabe zu erstreben. 

 Dieses  Pflichtbewusstsein  vermag  einem  jeden 
 Anteil  einen  durch  nichts  anderes  zu  ersetzenden 
 hochbeglüdenden  Wert  zu  erteilen.  Schön  ist  der 
 deutsche  Ausdruck  reich.  Reich  ist,  wer  das  erreicht 
 hat,  was  er  wünscht.  Wünsche  nicht  mehr,  als  du 
 hast, und du bist reich. 

 (Rabbiner Samson Raphael Hirsch, 1808–1888) 

 Koscher einkaufen! 

 Koscher Eck  , unser Lebensmittelladen, 
 hat in den kommenden Wochen 
 an folgenden Tagen geöffnet: 

 So., 4.1., 13–15 Uhr  ◆  Di., 6.1., 17–19 Uhr 
 So., 11.1., 13–15 Uhr  ◆  Di., 13.1., 17–19 Uhr 
 So., 18.1., 13–15 Uhr  ◆  Di., 20.1., 17–19 Uhr 

 Eingang: F3, 2 (bei Makkabi klingeln) 

 Jüdisches Mannheim 

 Jankel Adler 
 Der  jüdische  Maler  und 

 Graveur  Jankel  Adler  wurde 
 1895  in  Tuszyn  (heute  Polen) 
 geboren  und  wuchs  in  der  Welt 
 des  chassidischen  Judentums  auf. 
 1912  begann  er  eine  Lehre  als 
 Graveur  in  Belgrad.  1914  siedelte 
 er  nach  Deutschland  über  und 

 wohnte  zunächst  in  Barmen,  wo  er  an  der 
 Kunstgewerbeschule  in  der  Malklasse  bei  Gustav 
 Wiethüchter  (1873–1946) studierte. 

 1918  ging  Adler  nach  Łódź,  wo  er  Mitbegründer  der 
 Avantgarde-Künstlergruppe  Jung  Jiddisch  war.  1920 
 lebte  er  in  Berlin,  wo  er  Kontakt  mit  Marc  Chagall 
 (1887–1985)  hatte.  1921  kehrte  er  nach  Barmen  zurück, 
 wo er Mitglied der Künstlergruppe  Die Wupper  war. 

 1922  zog  Adler  nach  Düsseldorf,  wo  er  zusammen 
 mit  Paul  Klee  (1879–1940)  an  der  Kunstakademie 
 unterrichtete.  Er  beteiligte  sich  an  den  Aktivitäten  der 
 Düsseldorfer,  Kölner  und  Berliner  Avantgarde- 
 Gruppen.  1928  erhielt  er  für  sein  Bild  Katzen  die 
 Goldene  Medaille  der  Ausstellung  Deutsche  Kunst 
 Düsseldorf.  1929  stellte  er  zusammen  mit  Erich  Heckel 
 (1883–1970) in der Galerie Schames in Frankfurt aus. 

 1933  wurden  zwei  von  Adlers 
 Bildern  in  der  ersten  Feme- 
 ausstellung  der  Nationalsozia- 
 listen  Kulturbolschewistische 
 Bilder  in  der  Mannheimer 
 Kunsthalle  als  »entartet«  gezeigt. 
 1937  wurden  im  Rahmen  der 
 deutschlandweite  konzertierten 
 Aktion  »Entartete  Kunst«  aus 
 vielen  Museen  27  seiner  Werke 
 beschlagnahmt.  Aus  der  Kunst- 
 halle  Mannheim  wurde  sein 
 Gemälde  Zwei  Mädchen  /  Mutter  und  Tochter  (1927,  im 
 Bild  )  beschlagnahmt  und  später  verkauft.  Heute  liegt  es 
 in Privatbesitz. 

 Adler  flüchtete  nach  Paris  und  fasste  sein  Exil  als 
 einen  bewussten  Kampf  gegen  das  Naziregime  in 
 Deutschland  auf.  Zahlreiche  Reisen  führten  ihn  in  den 
 nächsten  Jahren  nach  Polen,  Italien,  Jugoslawien,  in  die 
 Tschechoslowakei,  nach  Rumänien  und  in  die 
 Sowjetunion.  1939,  mit  Ausbruch  des  Zweiten  Welt- 
 kriegs,  meldete  er  sich  freiwillig  zu  den  polnischen 
 Streitkräften,  die  in  Frankreich  aufgestellt  wurden,  und 
 gelangte  mit  diesen  auf  dem  Rückzug  nach  Schottland. 
 1941  wurde  er  aus  gesundheitlichen  Gründen  aus  dem 
 Wehrdienst  entlassen.  Er  lebte  anschließend  in 
 Kirkcudbright  in  Schottland.  1943  siedelte  er  nach 
 London über. 

 Nach  dem  Krieg  erfuhr  Adler,  dass  keines  seiner 
 neun  Geschwister  den  Holocaust  überlebt  hatte.  Er 
 verstarb 1949 in Aldbourne, England. 

 (  Wikipedia  ) 

https://de.wikipedia.org/wiki/Jankel_Adler


 Schpil mir a Lidele… 

 Jetzt 
 Jetzt, wenn es rot ist 

 Und in den Augen brennt, 
 Jetzt sind wir beide 

 In einem gekritzelten Bild, 
 In so einer Nacht 

 Schmecke ich den Himmel, 
 Und der Mond leuchtet die Sterne 

 Ein tausend Lichtjahre. 

 Und du bist neben mir, 
 Du hältst tausend Hände, 

 Vielleicht zitterst du, 
 Vielleicht vor Kälte. 

 Suche keine Bedeutungen im Himmel, 
 In so einer Nacht gehöre ich dir. 

 Morgen werde ich wieder 
 Blumen pflücken 

 Auf dem Weg zu dir, 
 Um den gleichen 

 Königlichen Blick zu erhalten. 
 Die zarte Linie des Lächelns deiner Lippen 

 zu zeichnen 
 Zu meinen Augen, zu meinem Mund, 

 Zu deinem Mund. 

 Und du bist neben mir, 
 Du hältst tausend Hände, 

 Vielleicht zitterst du, 
 Vielleicht vor Kälte. 

 Suche keine Bedeutungen im Himmel, 
 In so einer Nacht gehöre ich dir. 

 Und so geht es weiter: 
 Auf einem weißen Boot mit großem Segel 

 Eine süße Sonne, voll mit tiefer Hitze. 
 Das große Meer wurde voll 

 Durch unser Schweigen. 
 (Übersetzung: Amnon Seelig) 

 Das  Lied  Achschaw 
 (»Jetzt«)  schrieb  der 
 israelische  Sänger,  Gi- 
 tarrist,  Bassist  und  Lie- 
 dermacher  Johnny 
 Shuali  (geb.  1967). 
 Den  impressionisti- 
 schen  Text  schreib  er 
 zusammen  mit  seinem 
 Freund  Arye  »Arale« 
 Tagori  ,  die  Melodie  stammt  von  Shuali 
 allein.  Das  Lied  erschien  auf  Shualis 
 erstem  Soloalbum  Ha-Elef  We-Echad 
 (»Der  Tausendunderste«)  und  wurde  ein 
 großer Schlager.  Viel Spaß beim Anhören! 

 Tradi�on auf dem Teller 

 Or Levys Lieblingsrezept: 
 Schokoladenkugeln am S�el 

 Esther Lewit teilt ein Rezept mit uns 

 Dieses  Rezept  stammt  von  Tastes  Like  Home  ,  einer  Webseite, 
 auf  der  eine  Reihe  von  Rezepten  zu  Ehren  der  Geiseln  gesammelt 
 sind. 

 Am  6.  Oktober  2023  ließen 
 Or  Levy  (33)  und  seine  Frau 
 Einav  Elkayam  Levy  (32), 
 zwei  High-Tech-Spezialisten 
 aus  Givatajim,  ihren  2-jährigen 
 Sohn  Almog  bei  Einavs  Mutter 
 und  fuhren  zum  Nova- 
 Festival.  Am  nächsten  Tag  wurde  Einav  von  Hamas-Terroristen 
 ermordet,  und  Or  wurde  nach  Gaza  verschleppt.  490  Tage  lang 
 befand  sich  Or  in  der  Gewalt  der  Terroristen,  während  sich  seine 
 Eltern  um  ihren  kleinen  Enkelsohn  kümmerten.  Monatelang  gab  es 
 kein  Lebenszeichen  von  Or  und  keiner  der  befreiten  Geiseln,  die 
 nach  Israel  zurückkehrten,  konnte  berichten,  ihn  in  Gaza  gesehen 
 zu  haben.  Am  8.  Februar  2025  wurde  Or  endlich  befreit  und 
 konnte  mit  seinem  inzwischen  4-jährigen  Sohn  wiedervereint 
 werden.  Welcome Home! 

 Zutaten 

 Für  den  Teig:  100  g  dunkle  Schokolade  (alternativ  50  g 
 Zartbitter-  und  50  g  Vollmilchschokolade)  ◆  120  ml  Milch  ◆  40  g 
 Butter  ◆  25  g  Zucker  ◆  200  g  Butterkekse  oder  Teekekse, 
 zerkrümelt.  Zum  Glasieren:  Zartbitter-  oder  Vollmilch- 
 Schokolade  bzw.  -kuvertüre.  Zum  Dekorieren:  Holzstäbchen 
 bzw.  Cake-Pop-Stiele  ◆  Kokosraspeln,  Zuckerstreusel,  Schoko- 
 streusel oder gehackte karamellisierte Nüsse 

 Zubereitung 

 Schokolade,  Milch, 
 Butter  und  Zucker  im 
 Wasserbad  oder  in  der 
 Mikrowelle  schmel- 
 zen.  Kekskrümel  hin- 
 zufügen,  zu  einer  glat- 
 ten  Masse  verrühren 
 und  im  Kühlschrank 
 abkühlen  lassen.  So- 
 bald  die  Masse  fest 
 geworden  ist,  Kugeln 
 in  der  gewünschten  Größe  formen.  In  jede  Kugel  einen  Stiel 
 stecken  und  die  Kugeln  für  eine  Stunde  in  den  Gefrierschrank 
 legen.  Zum  Glasieren  die  Kuvertüre  schmelzen,  die  Kugeln 
 einzeln  in  die  Schokolade  tauchen,  überschüssige  Schokolade 
 leicht  abschütteln  und  auf  ein  mit  Backpapier  oder  einer 
 Backmatte  ausgelegtes  Tablett  legen.  Sofort  nach  dem  Eintauchen 
 nach  Belieben  dekorieren.  Die  fertigen  Kugeln  im  Kühlschrank 
 aufbewahren.  Bete’awon! Guten Appetit! 

 Rezept aus vorigen Ausgaben?  Sie finden alle hier 

 Schabbat Schalom! Unser Online-Archiv:  www.jgm-net.de/schabbes-news/ 
 5781–86 (2020–26) JGM.  Redak�on: Kantor Amnon Seelig 

https://www.youtube.com/watch?v=dLus-8YTLkk
https://tasteslikehome.co.il/all-recipes-en/
https://docs.google.com/document/d/1BbcoMbE9mel_dUgzrlNNVJYtDe-51ZGDnP25ziXWpJw/edit#
https://www.jgm-net.de/schabbes-news/

